ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),

Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

Pemikiran Epistemologi [lmu Menurut Seyyed Hossein Nasr

Sofia Azzahral, Srisuyanta?

'Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia, 2Universitas Islam Negeri Ar-
Raniry Banda Aceh, Indonesia
1241003030@student.ar-raniry.ac.id, *srisuyanta@ar-raniry.ac.id

Abstract This article discusses the epistemological thought of science according to
Seyyed Hossein Nasr, which is a sharp critique of the modern scientific
paradigm that is predominantly positivistic and secular. This paradigm
ignores the metaphysical and spiritual dimensions, resulting in the
desacralization of knowledge and the universe, so that nature is viewed
mechanistically and fragmented without sacred meaning. Nasr emphasizes
that the universe is a manifestation of the Sacred (God) that must be
understood holistically, hierarchically, and integrally, combining reason,
revelation, empirical science, and Islamic spiritual tradition. This study uses
a qualitative method with a literature study approach, philosophical
hermeneutics, and discourse analysis on Nasr's main works to explore
alternatives to traditional epistemology as a solution to the crisis of modern
science. The research results show that this approach rejects the reductionism
of modern science and offers a humanistic and transcendent paradigm of
knowledge, emphasizing the integration of science and religion to build a
civilized and sustainable scientific civilization in the contemporaryera.

Keyword Thought, Epistemology of science, Seyyed Hossein Nasr

This work 1s licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License.

Abstrak Artikel ini membahas pemikiran epistemologi ilmu menurut Seyyed Hossein
Nasr merupakan kritik tajam terhadap paradigma ilmu modern yang dominan
bersifat positivistik dan sekuler. Paradigma ini mengabaikan dimensi
metafisika dan spiritual yang menyebabkan desakralisasi ilmu pengetahuan
serta alam semesta, sehingga alam dipandang secara mekanistik dan
terfragmentasi tanpa makna sakral. Nasr menegaskan bahwa alam semesta
adalah manifestasi dari Yang Sakral (Allah) yang harus dipahami secara
holistik, hierarkis, dan integral, menggabungkan antara nalar, wahyu, ilmu
empiris, dan tradisi spiritual Islam. Studi ini menggunakan metode kualitatif
dengan pendekatan studi pustaka, hermeneutika filosofis, dan analisis
wacana pada karya-karya utama Nasr untuk menggali alternatif epistemologi
tradisional sebagai solusi atas krisis ilmu modern. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Pendekatan ini menolak reduksionisme ilmu modern
serta menawarkan paradigma ilmu yang humanis dan transenden,
menitikberatkan pada integrasi ilmu dan agama demi membangun peradaban
ilmu yang beradab dan berkelanjutan di era kontemporer.

Keywords Pemikiran, Epistemologi ilmu, Seyyed Hossein Nasr

65


mailto:241003030@student.ar-raniry.ac.id
mailto:srisuyanta@ar-raniry.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),

Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

Pendahuluan

Pada era modern, ilmu pengetahuan berkembang dengan paradigma positivistik
dan sekuler yang menekankan metode ilmiah dan empiris tanpa memperhitungkan
dimensi metafisika dan spiritualitas. Paradigma ini, sebagaimana dikritik oleh Seyyed
Hossein Nasr, menyebabkan desakralisasi ilmu pengetahuan dan alam, sehingga mata
manusia modern cenderung memandang alam sebagai objek mekanistik dan
terfragmentasi tanpa makna sakral. Nasr, seorang filsuf Muslim kontemporer,
menegaskan bahwa alam semesta adalah manifestasi dari Yang Sakral (Allah) dan harus
dipahami secara holistik, hierarkis, dan integral sebagai satu kesatuan yang saling terikat
(Asr, 2025).

Epistemologi Nasr berakar pada tradisi Islam klasik dan metafisika, yang selama
ini menyisipkan dimensi spiritual dalam pencarian ilmu. Ia mengajak manusia modern
untuk melihat ilmu pengetahuan tidak hanya sebagai alat teknis memperkuat kekuasaan
manusia atas alam, tetapi sebagai wahana memahami realitas yang lebih dalam, yakni
realitas Allah sebagai Wajib Al-Wujud. Nasr juga mengingatkan bahwa metafisika tidak
boleh diabaikan karena tanpa metafisika ilmu akan kehilangan pijakan filosofis dan
moralnya. Oleh karena itu, ilmu pengetahuan Islam yang dikemukakan Nasr menuntut
integrasi antara nalar dan wahyu, ilmu empiris dan tradisi spiritual, sehingga dapat
mengatasi krisis modernitas yang melanda dunia kontemporer.

Dalam konteks masa kini, pemikiran epistemologi Nasr sangat relevan karena
menghadirkan paradigma ilmu yang humanis, holistik, dan transenden, yang juga
memberi perhatian pada isu krisis ekologis dan spiritual yang kini dialami umat manusia.
Pemulihan spiritualitas dan penghidupan kembali sufisme menjadi bagian penting dari
solusi epistemologis yang ditawarkan untuk membangun peradaban ilmu yang beradab
dan bermartabat (Nasr, S. H., 2025). Pendekatan epistemologi Nasr yang memadukan ilmu
dan agama ini juga mengingatkan pentingnya menjaga keseimbangan antara modernitas
dan tradisi dalam pendidikan dan perkembangan ilmu pengetahuan saat ini, yang
dirasakan sangat diperlukan dalam menghadapi kompleksitas zaman dan tantangan global
(Nasr, S. H., 2024).

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan research library (studi kepustakaan)
untuk menelaah pemikiran epistemologi ilmu menurut Seyyed Hossein Nasr. Penelitian
berfokus pada pengumpulan dan analisis materi pustaka yang meliputi karya-karya asli
Nasr, seperti buku dan artikel ilmiahnya, serta kajian akademik yang membahas
kontribusi dan kritik terhadap pemikiran epistemologinya. Data dikumpulkan dari
sumber-sumber kredibel, baik cetak maupun digital, seperti perpustakaan universitas,
jurnal internasional, dan database akademik. Dalam kajian pustaka, penelitian menelaah
teori-teori epistemologi ilmu pada umumnya dan bagaimana Nasr mengintegrasikan
pandangan tradisional Islam dengan kritik terhadap paradigma modern, khususnya
positivisme dan reduksionisme ilmu pengetahuan. Beberapa literatur yang digunakan
mengemukakan bahwa Nasr memandang ilmu tidak terlepas dari dimensi spiritual dan
kosmologis, sehingga epistemologi ilmiah menurutnya harus melibatkan kesadaran
metafisis dan tradisi hikmah. Kajian pustaka juga membandingkan Nasr dengan

66



ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),
Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

epistemolog Barat untuk menempatkan gagasannya secara kontekstual dan menegaskan
keunikan pendekatannya.

Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan metode deskriptif-interpretatif,
yang menggali dan mensintesiskan konsep-konsep epistemologi ilmu dari berbagai
sumber. Pendekatan ini membantu menguraikan kompleksitas pemikiran Nasr secara
menyeluruh dan sistematis. Penelitian ini kemudian menyusun hasil temuan dalam
kerangka yang utuh, mulai dari latar belakang epistemologi ilmu, pandangan Nasr,
sampai implikasi dan relevansinya dalam konteks ilmu pengetahuan modern serta
pendidikan agama Islam. Dengan demikian, metode penelitian berbasis kajian pustaka ini
memungkinkan pemahaman yang mendalam dan komprehensif terhadap epistemologi
ilmu menurut Seyyed Hossein Nasr melalui telaah literatur yang sistematis dan kritis.

Pembahasan
Biografi Seyyed Hossein Nasr

Seyyed Hossein Nasr (panggilan Nasr) adalah seorang intelektual, filosof, dan
tradisionalis yang muncul di era modern. Ia merupakan pengagum ilmu pengetahuan dan
teknologi (knowledge). Berkebangsaan Iran, Nasr dikenal sebagai penulis yang tidak
kenal lelah serta aktif dan menonjol di Barat dengan pemahaman Islam tradisional. la
lahir di Teheran pada 7 April 1933. Ayahnya adalah seorang dokter dan pendidik yang
sangat fanatik terhadap kebudayaan Iran serta tidak mudah terpengaruh oleh kebudayaan
luar. Ayahnya menyadari bahwa tantangan bagi kaum tradisionalis datang dari dunia
modern. Selain itu, ia juga merupakan guru pertama Nasr yang mengajarkannya secara
tradisional, termasuk membaca dan menghafal Al-Qur’an serta syair syair Persia
terkemuka. Hal ini sangat memengaruhi intelektualitas Nasr secara tradisional hingga era
globalisasi.

Pada tahun 1945, setelah Perang Dunia II, hingga tahun 1946, Nasr melanjutkan
pendidikannya di Amerika Serikat di Peddie School, Highstown, New Jersey, sebagai
kelanjutan studinya dari Iran ketika ia berusia 12 tahun. Pada tahun 1950, ia melanjutkan
pendidikannya ke perguruan tinggi dengan mengambil jurusan fisika, matematika, dan
kimia di Massachusetts Institute of Technology (M.1.T), sebuah institusi bergengsi. Nasr
memiliki bakat besar dalam teknologi dan sains (science), yang merupakan harapan orang
tuanya semasa hidup. Pada tahun 1951, ia mengambil jurusan filsafat dan sejarah sains di
universitas yang sama serta bergabung dengan kelompok studi khusus “Matematika,
Fisika, dan Kimia.” Di kelompok tersebut, ia menjadi salah satu anggota paling aktif
dalam mempertanyakan dasar-dasar teknologi Dari sudut pandang saya, tradisionalisme
merupakan suatu bentuk spiritualitas yang berorientasi pada agama. la memiliki kekuatan
(power) transenden yang hanya dapat dicapai melalui ketenangan batin.

Pada tahun 1958, 1a kembali ke Iran untuk menjadi dosen di Universitas Teheran
dengan mengajar sains dan filsafat sebagai profesinya. Bahkan, ia mendapat gelar
profesor sains yang sufistis. Selain sebagai dosen profesional, ia juga menjabat sebagai
dekan dan wakil konselor di Universitas Teheran, Iran. Pada tahun 1961 dan 1962, ia
kembali ke Amerika sebagai dosen tamu di Centre for the Study of World Religions di
Harvard. Selanjutnya, pada tahun 1964-1965, ia kembali menjadi dosen terbang di
American University of Beirut dan menjadi pejabat pertama Aga Khan Chair of Islamic

67



ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),
Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

Studies di Lebanon. la mengampu mata kuliah “Dimensi Dimensi Islam: Ideal and
Realities of Islam™ dan mengungkapkan Islam secara universal serta terbuka, mencakup
aspek Islam dan Al-Qur’an, syari’ah, Sunni dan Syi’ah, filsafat, serta pluralisme agama
dengan menggunakan filsafat perennial, yang menjadi ciri khas pemikirannya.

Pada tahun 1959-1975, ia mendirikan perguruan tinggi Iranian Academy of
Philosophy dan menjabat sebagai direktur. Bersama para ulama kenamaan Iran, ia turut
melakukan gerakan revolusi Iran yang berorientasi pada pengembangan Sumber Daya
Manusia (SDM) sebagai respons terhadap perkembangan teknologi dan sains di Iran yang
dipengaruhi oleh Barat terhadap dunia Timur. Pada tahun 1979, ia diangkat menjadi
Direktur Akademik Filsafat Kerajaan Iran dan dikenal sebagai ilmuwan profesional. Pada
tahun yang sama, situasi politik di Iran semakin memanas, memaksa Nasr meninggalkan
tanah kelahirannya. Selain itu, sebagai pendukung berdirinya Safawiyah dan bahkan
dinobatkan sebagai wakil pendukung pemikiran Islam Syi’ah setelah pergantian
kepemimpinan Iran, ia terjebak dalam kancah politik antara keinginan pemerintah dan
komitmennya terhadap paham yang dianut sebagai pendukung gerakan Syi’ah. Beberapa
tahun setelah revolusi, ia semakin kurang mendapat perhatian dari para pembesar Iran,
terutama ulama dan penguasa. Bahkan, ia dituduh sebagai penganut sinkretisme agama,
yang membuatnya semakin tidak tenang. Meskipun demikian, ia tetap memberikan kuliah
di beberapa perguruan tinggi, seperti Universitas Philadelphia dan Universitas Edinburgh.

Pada periode 1981-1984, ia ditunjuk sebagai Profesor Islamic Studies di Temple
University, Philadelphia. Merasa tidak lagi dibutuhkan oleh penguasa Iran, ia semakin
siap meninggalkan negaranya. Pada tahun 1990, ia memutuskan untuk pindah ke Amerika
Serikat dan menjadi guru besar kajian Islam di George Washington University,
Washington, D.C. Di perguruan tinggi inilah ia melakukan berbagai aktivitas ilmiah
hingga sekarang. Prestasi Nasr dalam dunia akademik tidak pernah berakhir. Lingkup
kehidupannya selalu berada dalam atmosfer pemikiran yang terbuka terhadap ide-ide
Barat serta gagasan keagamaan dan intelektual dari berbagai tradisi. la menerima 7The
Templeton Religion and Science Award dan tercatat sebagai sarjana Muslim pertama yang
memperoleh penghargaan berskala dunia tersebut. Kekaguman Barat terhadap pemikiran
Nasr dalam kajian keislaman menjadi motivasi tersendiri bagi kalangan diaspora
intelektual Islam. Eksistensi Islam di Barat semakin tersingkap, —membuktikan bahwa
banyak pandangan orientalis tentang Islam tidak sesuai dengan kenyataan. Itulah
sebabnya, orientalis kerap dibenci oleh kelompok konservatif Islam (Rusdin, 2025).

Konsep Epistemologi Ilmu Dalam Pemikiran Nasr

Epistemologi ilmu dalam pemikiran Seyyed Hossein Nasr merupakan fondasi
kritis yang menghubungkan pengetahuan dengan dimensi spiritual dan metafisik. Dalam
tradisi epistemologi tradisional yang menjadi akar pemikirannya, ilmu tidak sekadar
kumpulan pengetahuan empiris semata, melainkan juga harus mencakup nilai-nilai sakral
yang bersumber dari realitas tertinggi. Nasr secara tegas mengkritik dominasi
epistemologi ilmu Barat modern yang menurutnya mengalami proses desakralisasi, yaitu
penghilangan aspek spiritual dan ketuhanan dalam proses pencarian ilmu pengetahuan
sehingga ilmu menjadi terbatas pada ranah material dan empiris saja. Bagi Nasr, ini
merupakan penyempitan pandangan yang mengakibatkan hilangnya makna sejati ilmu

68



ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),

Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

dalam konteks keberadaan manusia dan alam semesta secara keseluruhan (Nasr, S. H.,
2019).

Dalam filsafatnya, Nasr memperkenalkan konsep epistemologi yang integratif
dan hierarkis. Ia menegaskan bahwa ilmu pengetahuan sejati harus bermula dan
terhubung dengan Yang Sakral atau Yang Absolut, yang merupakan sumber dan substansi
utama dari segala bentuk pengetahuan. I[lmu bukan hanya menjangkau fenomena fisik
yang tampak atau data empiris, tetapi juga harus mengungkap lapisan realitas yang
tersembunyi dan transenden yang menggambarkan hubungan antara ciptaan dan pencipta.
Konsep ketuhanan (tauhid) menjadi prinsip sentral dalam epistemologi Nasr, dimana
segala jenis pengetahuan harus diorientasikan kepada kesatuan dan keterkaitan seluruh
realitas, menjadikan ilmu dan spiritualitas sebagai kesatuan pengetahuan yang tidak dapat
dipisahkan (Nasr, S. H., 2024).

Penekanan Nasr terhadap Scientia Sacra atau pengetahuan suci menegaskan
bahwa puncak dari ilmu pengetahuan adalah ilmu yang bersifat sakral dan spiritual. Ia
menolak pandangan bahwa ilmu harus dibatasi pada metode ilmiah positif yang hanya
mengandalkan observasi dan eksperimen. Sebaliknya, epistemologi Nasr mengakui nilai
wahyu, intuisi spiritual, dan pengalaman mistik sebagai sumber pengetahuan yang sahih.
Dengan demikian, ilmu menurut Nasr harus bersifat holistik dan menyentuh seluruh
dimensi kehidupan manusia, termasuk dimensi etika, spiritual, dan kosmologis (Nurliani,
2024).

Nasr juga menyoroti krisis peradaban modern yang muncul karena reduksi ilmu
pengetahuan menjadi sekadar alat teknis dan instrumentalis tanpa kebijaksanaan dan
makna spiritual. [a mengajak agar ilmu pengetahuan kembali kepada akar tradisional
yang menghargai hubungan harmonis antara manusia, alam, dan Tuhan. Dengan
memadukan tradisi ilmiah dan spiritual, epistemologi Nasr dapat menjadi fondasi bagi
paradigma ilmu yang berkelanjutan, mampu menjawab tantangan dunia modern sekaligus
memelihara nilai-nilai luhur yang mendasari kehidupan bermasyarakat dan beragama
(Syamsuddin, 2020).

Kritik Nasr Terhadap llmu Modern

Adapun yang menjadi kritikan nasr yaitu sebagai berikut: (1)Desakralisasi ilmu
pengetahuan, Nasr menilai bahwa ilmu modern mengalami desakralisasi, yaitu
pemisahan ilmu dari dimensi spiritual dan nilai-nilai transenden. Ilmu modern
menjadikan alam semesta sebagai objek mekanistik tanpa memperhitungkan unsur ilahi
dan makna sakral di balik ciptaan. Akibatnya, ilmu kehilangan hubungan dengan sumber
kebenaran mutlak, yaitu Tuhan, sehingga ilmu menjadi reduksionis dan kehilangan
makna hakiki. (2)Sekularisasi ilmu dan penolakan terhadap wahyu, Ilmu modern sangat
bergantung pada metode empiris dan rasionalitas, sementara mengesampingkan wahyu
dan pengalaman spiritual. Nasr mengkritik pendekatan ini karena mengabaikan sumber
pengetahuan spiritual yang esensial untuk memperoleh pemahaman yang utuh tentang
realitas. Oleh karena itu, ilmu modern tidak mampu menjawab pertanyaan-pertanyaan
metafisik dan eksistensial manusia. (3)Materialisme dan mesinfikasi alam, Nasr
mengkritik pandangan ilmu modern yang menganggap alam hanya sebagai materi dan
mesin yang bisa diperlakukan secara mekanistik dan dieksploitasi tanpa batas. [lmu

69



ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),

Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

modern menghilangkan unsur kesucian dan tata tertib kosmik, sehingga mendorong
eksploitasi berlebihan terhadap alam dan menyebabkan kerusakan ekologis dan krisis
lingkungan yang masif. (4)Pemutusan hubungan manusia dengan alam, Sains modern
menciptakan jurang antara manusia dan alam karena sikap instrumental terhadap alam.
Nasr menekankan pentingnya kesadaran spiritual bahwa manusia adalah bagian integral
dari alam semesta dan harus bertanggung jawab secara moral terhadapnya. [Imu modern
cenderung mengabaikan dimensi etis ini sehingga melahirkan perilaku destruktif terhadap
lingkungan. (5)Krisis moral dan spiritual dalam peradaban modern, Ilmu modern yang
mengabaikan nilai-nilai spiritual menimbulkan krisis moral dalam masyarakat. Nasr
melihat bahwa perkembangan teknologi dan sains tanpa landasan spiritual dan etika
menyebabkan kemerosotan nilai-nilai kemanusiaan dan keharmonisan sosial. (6)Reduksi
ilmu pada fakta empiris dan verifikasi logis, Epistemologi modern menganggap
kebenaran hanya dapat diperoleh melalui verifikasi empiris dan logika formal. Nasr
mengkritik sempitnya definisi ilmu ini karena menghilangkan dimensi metafisika, intuisi,
dan pengalaman mistis yang juga merupakan sumber pengetahuan yang sahih dalam
tradisi keilmuan klasik. (7)Opini ilmuwan modern yang menutup kemungkinan
kebenaran lain, Nasr menyoroti bahwa ilmu modern sering bersikap dogmatis dengan
menolak pengetahuan dan metode non-empiris sebagai tidak valid. Padahal, dalam tradisi
Islam dan tradisi kebijaksanaan kuno lainnya, ilmu bukan hanya berpusat pada sains
eksak, melainkan juga meliputi kebijaksanaan spiritual dan metafisika. (8)Perpecahan
ilmu ke dalam bidang-bidang yang terfragmentasi, Nasr menilai ilmu modern cenderung
fragmentaris, memecah realitas menjadi bagian-bagian kecil yang terputus tanpa melihat
hubungan holistik antar elemen. Hal ini bertolak belakang dengan pandangan tradisional
yang memandang realitas sebagai kesatuan terpadu yang saling berhubungan dan
bersumber pada realitas Ilahi. (9)Kurangnya perhatian terhadap tujuan dan makna ilmu,
Ilmu modern sering kehilangan arah dalam hal tujuan dan makna. Nasr menegaskan
bahwa ilmu harus dibingkai oleh tujuan spiritual dan etika yang menghubungkan manusia
dengan pencipta dan alam semesta. Tanpa ini, ilmu cenderung menjadi alat kekuasaan
dan eksploitasi tanpa batas. (10)Krisis ilmu sebagai konsekuensi modernitas dan
sekularisme, Nasr mengaitkan krisis ilmu modern dengan fenomena modernitas yang
mengedepankan rasionalitas sekuler dan nilai-nilai profan. Ia mendesak perlunya
rekonstruksi epistemologi ilmu yang memasukkan kembali dimensi sakral dan metafisika
dalam ilmu pengetahuan agar ilmu bisa menjadi sarana pembebasan dan pencerahan,
bukan destruksi dan alienasi.

Alternatif Epistemologi Ilmu Menurut Nasr

Seyyed Hossein menawarkan alternatif epistemologi ilmu pengetahuan modern
karena telah meninggalkan dimensi metafisika dan spiritual yang esensial dalam
pencarian ilmu pengetahuan sehingga terjadi desakralisasi ilmu. Nasr menegaskan bahwa
ilmu pengetahuan modern berakar pada paradigma yang memisahkan ilmu dari sumber
hakiki dan tujuan penciptaan, yakni Tuhan. Dalam pandangannya, ilmuwan modern
hanya memfokuskan pada aspek fisik, empiris, dan rasional tanpa mengindahkan aspek
metafisik dan spiritual yang menyeluruh. Oleh karena itu, ia mengembangkan
epistemologi tradisional bernama scientia sacra yang melihat alam semesta sebagai

70



ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),

Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

manifestasi dari Yang Sakral, yakni Allah sebagai Wajib Al-Wujud. Epistemologi ini
menolak pandangan reduksionistik dan mekanistik sehingga alam semesta dipandang
sebagai suatu kesatuan yang holistik dan hierarkis, dengan realitas yang bersifat
multilevel dan bermakna spiritual (Nasr, S. H., 2024).

Nasr mengemukakan bahwa konsep ilmu modern yang berorientasi pada Newton
dan Descartes telah mengikis dimensi nilai, moral, dan spiritual dalam ilmu pengetahuan
sehingga ilmu menjadi sekadar aktivitas duniawi yang terputus dari makna ilahi.
Menurutnya, kondisi tersebut menyebabkan krisis spiritual dan moral dalam masyarakat
modern yang semakin tumbuh individualistis dan materialistis. Nasr mengkritik asumsi
epistemologi modern yang menganggap sumber pengetahuan hanya berasal dari indera
dan penalaran empiris, tanpa mengakui wahyu dan pengalaman spiritual yang merupakan
sumber pengetahuan sahih dalam tradisi keilmuan klasik (Putra, A. F., 2023).

Epistemologi Nasr bersifat transenden dan tradisional, di mana pengetahuan
bukan hanya diperoleh melalui indra dan logika semata, melainkan juga melalui
pencerahan spiritual, intuisi ilahi, dan wahyu. Manusia sebagai makhluk yang memiliki
ruh tidak boleh membatasi ilmu pada data dan fakta materi saja, melainkan harus memilah
aspek lahir dan batin dari fenomena yang dipelajari. Nasr berkeyakinan bahwa
pengetahuan sejati melibatkan integrasi antara aspek zohir (lahir) dan batin yang
memungkinkan manusia memahami dimensi metafisik dan esoterik yang mendasari
realitas (Ramadhan, M. A., 2025). Nasr juga menitikberatkan pentingnya tradisi sebagai
sumber utama pengetahuan yang bukan sekadar warisan budaya, melainkan juga rantai
nilai spiritual dan kebijaksanaan yang menghubungkan manusia dengan Yang Maha
Tinggi. Dengan demikian, epistemologi tradisional bukan hanya sebuah sistem ilmiah,
tetapi juga wadah dari kebijakan hidup dan kesucian, sehingga ilmu pengetahuan dapat
berperan membimbing manusia mencapai kesempurnaan spiritual dan ketuhanan. Konsep
ini berlawanan dengan epistemologi modern yang cenderung mengabaikan nilai-nilai
transenden (Munir, M., 2024).

Menurut Nasr, krisis moral dan spiritual yang melanda dunia modern merupakan
akibat langsung dari dominasi epistemologi ilmu Barat yang eksklusif dan memisahkan
ilmu dari agama. Oleh karena itu, Nasr mendorong kebangkitan kembali sufisme dan
pengetahuan spiritual sebagai solusi untuk mengimbangi kekosongan nilai dan makna
dalam ilmu modern. Ia memperkenalkan epistemologi irfani yang menggabungkan tiga
dimensi keilmuan Islam yaitu syariat, tariqat, dan hakikat sebagai metode mencapai
pengetahuan hakiki dan penerangan batin (Hasan, R., 2024). Dalam ranah pendidikan dan
pengembangan ilmu pengetahuan, epistemologi Nasr sangat relevan karena mengusulkan
integrasi antara rasio dan spiritualitas. Ia menolak pandangan ilmu sebagai aktivitas netral
dan bebas nilai. Sebaliknya, ilmu harus mengandung tujuan moral dan religius yang
mendorong pendidikan Islam mampu membangun manusia yang cerdas intelektual
sekaligus matang secara spiritual dan etis. Pendidikan berdasarkan epistemologi ini
melatih kesadaran holistik yang mencakup dimensi jasmani dan rohani (Firdaus, K., 2023).

Nasr mengajak umat manusia untuk tidak menganggap ilmu sebagai objek netral
dan terpisah dari Yang Maha Transenden. Inspirasi tokoh klasik seperti Ibnu Sina menjadi
salah satu fondasi utama epistemologi Nasr yang memandang ilmu secara holistik dan
hirarkis. Ilmu tidak hanya mengumpulkan data empiris, tetapi juga perlu menyampaikan

71



ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),
Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

makna, nilai, dan tujuan kosmik yang berakar pada kebenaran mutlak untuk mengungkap
hakikat realitas (Abdillah, S., 2024). Epistemologi tradisional atau perenialis yang
diperjuangkan Nasr bukan sekadar nostalgia terhadap masa lampau, melainkan solusi
strategis menghadapi problematika peradaban modern yang krisis nilai dan mengalami
kerusakan ekologi. Dengan membangkitkan metafisika dan tradisi spiritual, epistemologi
ini berupaya mengatasi keterputusan antara manusia dan alam serta mengembalikan
keseimbangan hubungan antara ilmu pengetahuan dan agama agar kehidupan manusia
menjadi lebih harmonis dan berkelanjutan (Yulianto, D., 2025). Nasr menegaskan bahwa
pencarian ilmu harus disertai kesadaran etis dan spiritual agar ilmu tidak disalahgunakan
dan merusak alam. I[lmu pengetahuan menurut epistemologi Nasr harus menjadi sarana
mendekatkan manusia kepada Tuhan dan mendirikan masyarakat yang adil, makmur,
serta berkelanjutan. Hal ini menjadi pembeda utama antara epistemologi Nasr dengan
epistemologi modern yang bersifat fragmentaris dan sekuler, serta mengabaikan nilai-
nilai spiritual dan etika (Sari, N., 2023).

Akhirnya, Nasr mengajak seluruh umat manusia untuk merenungkan kembali
dominasi epistemologi Barat atas ilmu pengetahuan dunia. [a menawarkan epistemologi
perenialis yang mengembalikan metafisika dan tradisi suci sebagai landasan pengetahuan,
agar manusia modern bisa menghadapi tantangan masa kini tanpa kehilangan akar
spiritual dan moralnya. Kesadaran ini penting agar ilmu pengetahuan dapat memberikan
manfaat yang holistik, tidak hanya kemajuan teknis semata (Budiarto, T., 2025).

Kesimpulan

Adapun kesimpulan dari pembahasan diatas yaitu pemikiran epistemologi ilmu
menurut Seyyed Hossein Nasr menegaskan bahwa ilmu pengetahuan modern yang
berkembang dengan paradigma positivistik dan sekuler mengalami desakralisasi-
menghilangkan dimensi spiritual dan metafisika yang esensial dalam pencarian ilmu.
Nasr menekankan ilmu harus dipahami secara holistik dan hierarkis, berangkat dari
sumber kebenaran tertinggi yakni Yang Sakral (Allah) yang menyatukan seluruh realitas.
Ilmu pengetahuan tidak hanya sekadar kumpulan fakta empiris, tetapi juga harus
menyertakan nilai-nilai moral dan spiritual sebagai landasan pengetahuan yang
memanusiakan dan menjaga hubungan harmonis manusia dengan alam dan Tuhan. Nasr
mengkritik ilmu modern yang reduksionistik, sekuler, dan fragmentaris, yang
mengabaikan makna sakral dan etika sehingga menyebabkan krisis moral, spiritual, dan
ekologis. Ia menawarkan epistemologi alternatif berupa scientia sacra-pengetahuan suci
yang mengintegrasikan aspek nalar, wahyu, intuisi spiritual, dan tradisi sebagai fondasi
ilmu pengetahuan. Epistemologi ini mengajak manusia modern kembali pada dimensi
kebijaksanaan dan kesucian agar ilmu dapat menjadi sarana pembebasan dan pencerahan,
bukan destruksi dan alienasi. Selain itu, Nasr juga mengingatkan pentingnya tradisi dan
sufisme sebagai upaya merevitalisasi spiritualitas dalam ilmu pengetahuan, serta
menyeimbangkan antara modernitas dan tradisi agar pendidikan dan ilmu pengetahuan
mampu menghadapi tantangan zaman dengan tetap menjaga nilai-nilai luhur dan
kesadaran etis. Dengan demikian, epistemologi Nasr memberikan paradigma ilmu yang
transenden, holistik, dan beradab, yang relevan dalam konteks krisis global modern saat
ini.

72



ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),
Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

Referensi

Abdillah, S. (2024). Inspirasi filsafat Ibnu Sina dalam epistemologi ilmu modern menurut
Nasr. Jurnal Filsafat Islam, 9(2), 44-62.

Asr, S. H. (2025). Menyoal Desakralisasi Epistemologi Sains Modern. Isfdiscourse.org.
Diakses 25 November 2025, dari https://Isfdiscourse.org/seyyed-hossein-nasr-
menyoal-desakralisasi-epistemologi-sains-modern/

Budiarto, T. (2025). Refleksi epistemologis atas dominasi ilmu Barat: Studi epistemologi
perenialis Nasr. Jurnal Filsafat Modern, 13(2), 53-68.

Dr. Rusdin, S.Ag., M.FiL.L., Sufisme kontemporer perspektif pemikiran seyyed hossein
nasr, (Divya Media Pustaka Citra Indah City, Singajaya Kab. Bogor, Jawa
Barat) 2025, Hlm. 25-30.

Firdaus, K. (2023). Integrasi epistemologi Nasr dalam pendidikan Islam kontemporer.
Jurnal Pendidikan Islam dan Kebudayaan, 11(3), 89-108.

Hasan, R. (2024). Epistemologi irfani Nasr sebagai refleksi kritis terhadap epistemologi
Barat. Jurnal Studi Islam Kontemporer, 7(1), 15-31.

Munir, M. (2024). Epistemologi perennialis: Pandangan Seyyed Hossein Nasr. Jurnal
Filsafat Kontemporer, 12(1), 53-70.

Nasr, S. H. (2019). Epistemologi tradisional dan kontrasnya dengan epistemologi
modern. Dalam Studi tentang epistemologi dan filsafat ilmu (hal. 135-185).
Universitas Indonesia Press.

Nasr, S. H. (2024). Kontekstualisasi Pemikiran Sayyed Hossein Nasr dalam Dunia
Pendidikan. ejournal.uiidalwa.ac.id. Diakses 25 November 2025.

Nasr, S. H. (2024). Scientia Sacra dan pengaruhnya dalam filsafat pengetahuan
tradisional. Jurnal Filsafat dan Tradisi, 12(1), 45-67.

Nasr, S. H. (2024). Traditional science and scientia sacra: Ontological and
epistemological foundations. Journal of Islamic Philosophy, 15(3), 45-67.

Nasr, S. H. (2025). Epistemologi Seyyed Hossein Nasr. digilib.uinsgd.ac.id. Diakses 25
November 2025, dari https://digilib.uinsgd.ac.id/6136/

Nurliani, S. (2024). Signifikansi epistemologi irfani dalam menangani problematika
peradaban modern. Jurnal Substantia, 21(2), 110-123.

Putra, A. F. (2023). Relevansi pemikiran Seyyed Hossein Nasr dalam integrasi ilmu dan
Islam untuk pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 112-
130.

Ramadhan, M. A. (2025). Epistemologi tradisional alternatif dalam pemikiran Seyyed
Hossein Nasr: Rekonstruksi epistemologis ilmu pengetahuan modern. Jurnal
Filsafat dan Teologi Islam, 8(1), 24-42.

Syamsuddin, A. (2020). Studi komparasi epistemologi ilmu ladunni dan scientia sacra
dalam tradisi Islam. Universitas Islam Negeri Malang.

Yulianto, D. (2025). Problem krisis modernitas dan relevansi epistemologi tradisional
Nasr dalam peradaban kontemporer. Jurnal Pemikiran Islam, 10(1), 72-91Sari, N.

73



ISSN: XXXX-XXXX (Online)

Teologis: Jurnal Agama dan Pemikiran, Volume 1 Nomor 2 (2025),
Penerbit: Lembaga Studi Agama dan Masyarakat Aceh

(2023). Etika pengetahuan dalam epistemologi perenialis Seyyed Hossein Nasr.
Jurnal Etika dan Filsafat, 8(4), 120-137.

74



